



1здается с 1974 года на добровольные пожертвования читателей Выходит шесть раз в году Тираж 82 000 экз.

Главный редактор Вальдемар Цорн

Редакционная коллегия: Василий Давилюк

Петр Луничкин Надежда Орлово

Елена Сафонова Андрей Цорн (отв. и худ. редактор)

Луиза Штоль (секретарь

Журнал зарегистрирован в Министерстве печати и информа Российской Федерации. Регистрационный № 012080 Адрес редакции в России: XM «Свет на Востон 190020, г. Санкт-Петербург, а/я 201, тел./факс: 812-340 92 77, E-Mail: post@lio.ru

Журнал зарегистрирован в Министерстве юстиции Украин Регистрационное свидетельство № 12480-1364Р от 17.04.2007 Адрес редакции в Украине: УМО «Світло на Сході» ул. Хорольская, 30, г. Киев, Украина, 02090, тел.: 044-296 86 39, 296-87-69, E-Mail: sns@sns.org.ua Подписной индекс 98776

#### Адрес редакции в Германии:

Телефон: 0711-83 99 08-23; факс: 0711-83 99 08-4;

#### одписку на журнал и посылать письма и материс

также по адресам представительств журнала USA, Light in the East, P.O. Box 214582, Sacramento, CA 95821, Тел.: 916-348 33 88 E-Mail: liteusa@lio.org Eesti, Valgus Estonia p.k. 1443, 20501 Narva, Tel.: 372-35 635 89

E-Mail: valgusestonia@gmail.com Казахстан, 101202 г. Сарань, ул. Комсомольская, 23,

Тел.: 72137-2 51 76 E-Mail: svetnavostokekz@amail.com ietuva. Šviesa Rytuose, Pylimo a. 20-10, 01118 Vilnius.

Tel: +370 61808200 F-Mail: avvieiisaltiniai@amail.com Молдова, 2045 г. Кишинэу-45, a/я 1681

F-Mail: svetnavostokemd@amail.com Россия, 362003 г. Владикавказ, а/я 1039. Тел.: 8672-58 14 30: 51 68 83 E-Mail: postnomcc@gmail.com

Пожертвования из западных стран можно присылать чеками а адрес редакции или переводами на банковский счет (Konto) № 9 916 425, BLZ 604 500 50, Kreissparkasse Ludwigsburg IBAN DE53 6045 0050 0009 9533 30 SWIFT/BIC SOLADE SI LBG

#### Издание и распространение журнала зависит от молитвенной и материальной поддержки читателей!

Компьютерная верстка и дизайн: Андрей Цорн

© Издательство «Свет на Востоке», 2015 г. ISSN 1610-9120

Номер подписан в печать 1 апреля 2015 годо

На первой странице обложки: фото Shutterstock 31474 На последней странице обложки: фото Shutterstock Jakov Kalinin

ЧИТАЙТЕ В НОМЕРЕ: ЛОВО РЕДАКТОРА Вальдемар Цорн ЦЕНА МИЛОСЕРДИЯ ПРОПОВЕДЬ Юрий Сипко ПЛОД ДУХА - МИЛОСЕРДИЕ на заре христианства Иоанн Златоуст СЛОВО О МИЛОСЕРДИИ СТАТЬЯ ДУХОВНАЯ Александр Залецкий В ПОИСКАХ САМОРОДКА ПЕРЕЖИТОЕ Владимир Цап КОГДА Я НЕМОЩЕН, БОГ СИЛЕН! РАЗМЫШЛЕНИЯ ВСЛУХ Надежда Орлова СТОКГОЛЬМСКИЙ СИНДРОМ ПР03А Светлана Ярошевич 16 ЕСЬКА Игорь Райхельгауз ОДНОМУ ИЛЙ ВСЕМ БОЖИЙ ПЛАН СПАСЕН Вальдемар Цорн СМУТНОЕ ТЫСЯЧЕЛЕТИЕ ВЕРА И ЖИЗНЬ Михаил Власенко 24 ШТУНДА НАШЕ ИНТЕРВЬЮ Алла Давидюк 26 КАК ВЫГЛЯДИТ МИЛОСЕРДИЕ C M U C C U O H E P C K U X Петр Луничкин 28 ВРЕМЯ ЛИЧНОГО БЛАГОВЕСТИЯ

ЦЕНА МИЛОСЕРДИЯ

ет ничего отраднее осознания того, что Господь - Бог, любящий миловать, прощать, снисходить и покрывать наши грехи. И когда мы слышим слова Писания: «Яви нам, Господи, милость Твою и спасение Твое даруй нам. Послушаю, что скажет Господь Бог. Он скажет мир народу Своему и избранным Своим, но да



не впадут они снова в безрассудство. Так, близко к боящимся Его спасение Его, чтобы обитала слава в земле нашей! Милость и истина встретятся, правда и мир облобызаются...» (Пс. 84:8–11), у нас перед глазами появляется некая романтическая картина, навеянная аллегориями Джона Буньяна: беседка, обвитая виноградом, птички порхают, солнышко светит – одним словом, идиллия.

И действительно, что может быть желаннее и прекраснее милосердия Божьего к грешному человеку?! «Иди и впредь не греши!», «Иди с миром, вера твоя спасла тебя!», «Приходящего ко Мне не изгоню вон» – слова Иисуса Христа, приносящие надежду и утешение. Или слова апостола Павла: «...Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их, и дал нам слово примирения» (2 Кор. 5:19). Недаром милосердию Бога посвящены многие псалмы, человеколюбию Господа, Бога нашего, – песни и молитвы миллионов людей.

Но истина о нас, нашем падении, грехе и отступлении совсем не похожа на девушку из аллегории Буньяна. И примирение истины о греховной сущности нашей с милосердием человеколюбивого Бога стоило Ему неимоверно дорого: Он отдал ради этого Свою жизнь на кресте. Оплеванный, опозоренный, избитый, пригвожденный к древу смерти, истекающий кровью Сын Божий – вот цена встречи милости и истины. В этом фокусе встречаются лучи света, вызывая в нас адские мучения, чтобы нам получить избавление.

Милосердие Божье стоит Ему многого. И мы уже не можем принимать его легкомысленно. Мы знаем, что каждый наш грех требует искупления, на которое никто из нас не способен. Получая прошение грехов и спасение даром, мы понимаем, что это только нам – даром, но не Искупившему нас от суетной жизни нашей, чтобы «очистить Себе народ особенный, ревностный к добрым делам» (Тит. 2:14). Как говорил Иоанн Златоуст, «милосердие и сострадание – вот чем мы можем уподобиться Богу, а когда мы не имеем этого, то не имеем ничего».

Мы понимаем, что только Сам Бог может произвести в нас милосердие, достойное такого сравнения, потому что знаем слова Иисуса Христа: «Итак, будьте милосердны, как и Отец ваш милосерден» (Лк. 6:36), так как не смеем сравнивать свое отношение к людям с Его милостью, приведшей Его на крест. Большое для нас утешение - не только знать заповедь, но и жить этой реальностью: «Плод же Духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона» (Гал. 5:22-23).

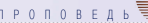
О некоторых проявлениях Духа Святого в нас мы уже говорили в прошлых номерах журнала, а в этом номере поговорим о милосердии. Благословенного вам чтения, уважаемые читатели!

> Вальдемар ЦОРН, главный редактор

Лев БОЛЕСЛАВСКИЙ

Все чаще чуткие глаза Я поднимаю в небеса. Но нет, не облаком, не птицей Любуюсь. Скора Высота Земле откроет Лик Христа! Вот-вот Он должен появиться!

Фотоэтюд Евгении Кибке





нциклопедический словарь дает такое определение милосердию: «Милосердие – сострадательная любовь, сердечное участие в жизни немощных и нуждающихся (больных, раненых, престарелых и др.); деятельное проявление милосердия – различного рода помощь, благотворительность и т. п.».

На первый взгляд, милосердие – само собой разумеющееся качество добропорядочного гражданина и вовсе не относится к проявлению веры. Однако это только на первый взгляд. Мы живем в жестоком мире, где ненависть заполнила все жизненное пространство. Ненависть сооружает непреодолимые преграды

между народами, государствами, общинами людей, исповедующих одну религию, и даже между членами одной семьи. Кровопролитные войны свирепствуют. Человечество богатеет знаниями, но беднеет духом. Миллионы людей умирают от голода, болезней и из-за разрушенной среды обитания, потому что и знания, и финансы, и технологии направлены на изобретение и производство все новых и новых средств массового уничтожения. Планета представляется нам театром военных действий, где все ресурсы земной цивилизации брошены на уничтожение жизни.

«Не стало милосердных на земле, нет правдивых между людьми; все строят ковы, чтобы проливать кровь; каждый ставит брату своему сеть» (Мих. 7:2). Это слово пророка Божьего своей беспошадной правдой разрушает декорации иллюзий, снимает маски с актеров, обнаруживая действительное состояние человеческой семьи. Какой болью наполнены слова Бога, взывающего через пророка Осию: «...Я милости хочу, а не жертвы, и боговедения более, нежели всесожжений» (Ос. 6:6).

Подтверждая Божьи ожидания боговедения и милости, апостол Павел раскрывает прекрасный букет плодов Духа. «Плод же Духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона»

(Гал. 5:22-23). Этот текст в Послании к галатам святого апостола Павла – часть спора о законе и благодати, делах плоти и делах Духа, ценностях земных, бесовских, и небесных, Божьих.

Закон обнаруживает порочность человека и выносит приговор: каждый человек – грешник. И дела грешника соответствующие: «...прелюбодеяние, блуд, нечистота, непотребство, идолослужение, волшебство, вражда, ссоры, зависть, гнев, распри, разногласия, соблазны, ереси, ненависть, убийство, пьянство, бесчинство и тому подобное. Предупреждаю вас, как и прежде предупреждал, что поступающие так Царства Божьего не наследуют» (Гал. 5:19-21).

Апостол Павел сгущает краски? Нет. Здесь представлена духовная характеристика человека. Плоть, дела которой так неприглядны, есть человек, не возрожденный от Духа Святого и Слова Божьего. Нам не стоит вступать в словопрения и приводить примеры добропорядочных людей, которые иногда оказывают милосердие, не будучи христианами. Так, в книге Деяния апостолов мы читаем: «Иноплеменники оказали нам немалое человеколюбие, ибо они из-за дождя и холода разложили огонь и приняли всех нас» (Деян. 28:2). В Послании к галатам апостола Павла говорится не о морали, дисциплине или религиозных традициях, но о Боге, Который послал в мир Спасителя Иисуса Христа. Речь идет о совершенном искуплении человека, о его возрождении в стандартах Небесного Царства и также о том, что возрождение совершается Духом Святым и производит радикальные перемены в человеке, превращая его в человека духовного. Бог Дух Святой в обычном человеке рождает человека духовного; наделяя его Своей святостью, просвещает его ум, делая способным приносить духовные плоды.

Две природы, плотская и духовная, вступают в конфликт: «Я говорю: поступайте по духу, и

**тели бы»** (Гал. 5:16–17). Победитель в этом конфликте получает заслуженное воздаяние. Побеждает плоть – и наследуются вечные муки ада. Побеждает дух – и свободный от осуждения человек водворяется в Божьем Царстве.

Я думаю, что апостол Павел имел в виду, по крайней мере, две задачи, так детально раскрывая противостояние двух природ человека. Первая задача, безусловно, – открыть дела Духа Святого, через познание которых нам даются «дорожные знаки» на пути в Небесное Царство. Святой апостол Петр говорит об этом так: «Поэтому, братья, более и более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание; так поступая, никогда не преткнетесь, ибо так откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спа*сителя Иисуса Христа*» (2 Пет. 1:10-11). Перечисленные плоды Духа можно расставить на нашем жизненном пути как дорожные указатели, которые помогут делать верные шаги на пути в Небесное Царство. Куда направлены наши глаза и уши, туда направлены и ноги. Там – и сердце наше. Если наше внимание привлекает какофония мирских тусовок, популярные боевики и захватывающие компьютерные игры мы не можем производить благо-

Я думаю, что милосердие состоит в том, чтобы любить Бога ради Него Самого, а своего ближнего – ради Бога. Томас Браун

вы не будете исполнять вожделений плоти, ибо плоть желает противного духу, а дух – противного плоти: они друг другу противятся, так что вы не то делаете, что хо-

датные плоды, как написано: «He обманывайтесь: худые сообщества развращают добрые нравы» (1 Кор. 15:33). Если же наши глаза и уши направлены на Богочелове-

Фото Shutterstock—Alexander Raths

ВЕРА И ЖИЗНЬ № 3/2015

■ ПРОПОВЕДЬ
ПРОПОВЕДЬ

ка Иисуса и Его дары любви, мы следуем в правильном направле-

Вторая задача состоит в том, чтобы материализовать дела Духа. Велико искушение представлять духовный мир как мир невидимый, пребывающий в ином измерении и не имеющий отношения к будням жизни землян. Нередко случается, что, живя по плоти, люди пытаются оправдать себя, считая, что их духовный мир сокрыт в глубинах души, в духе, поскольку имеет неземную природу. Мол, дела Духа не могут быть видимы. Па-

вел не оставляет места для подобных спекуляций и ложных надежд. Его вывод: «Поступающие так Царства Божьего не насле**дуют»** (Гал. 5:21). А слова: «На таковых нет зако**на»** (Гал. 5:23) – четко дают опре-

деление людям духовным, дела которых, тем не менее, вполне практичны, поддаются оценкам и явно свидетельствуют об их неземном происхождении. Это означает, что каждый христианин, верующий в искупительную кровь Иисуса Христа, должен прилагать все старания к тому, чтобы приносить плоды Духа (см. 2 Пет. 1:5-10). Милосердие результат напряжения сил человека, результат старания. Милосердие – обязательный плод духа человека, освященного Духом Святым и возрожденного Словом Спасителя.

Образец милосердия находим в служении Господа Иисуса Христа. Вот Он в окружении толпы народа: «Иисус, выйдя, увидел множество народа и сжалился над ними, потому что они были, как овцы, не имеющие пасты-

ВЕРА И ЖИЗНЬ № 3/2015

ря; и начал учить их многому» (Мк. 6:34). Вот плачущая вдова: «Увидев ее, Господь сжалился над ней и сказал ей: "Не плачь"»  $(\Lambda \kappa. 7:13).$ 

За словами последовали и дела. Все поступки Иисуса, по сути, – бесконечное милосердие. Перечитайте Евангелия. Потрясающая картина милосердия ко всем и всегда! Дела Иисуса подтверждают Его слова: «Ибо и Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих» (Мк. 10:45). Показав пример со-

привела к падению ангелов;

чрезмерная жажда знания

приводит к падению человека;

но милосердие не может быть чрезмерным

и не причинит вреда ни ангелу, ни человеку.

Фрэнсис Бэкон

страдательности и милосердия,

никам: «Итак, будьте милосер-

дны, как и Отец ваш милосер-

дарт милосердия!

**ден»** (Лк. 6:36). Наивысший стан-

Милосердие зарождается и

созидается в сознании. Апостол

Иаков пишет: «Ибо суд без ми-

лости не оказавшему милости;

милость торжествует над судом»

(Иак. 2:13). Можно сказать про-

ще: милость выше справедливо-

сти и выше закона. Милосердие

начинается и утверждается в со-

знании, душе и сердце челове-

ка. Поскольку это плод Духа, то

очевидно, что милосердие рож-

Слова Божьего, – внушаемого

Духом Святым, – на разум чело-

века. Такой посев, принятый ве-

щий плод – милосердие. Область

рой, производит соответствую-

дается как результат воздействия

Иисус предписывает Своим уче-

осуждения. Суды да пересуды рождают действия. Жестокость становится нормой, ибо, когда в умах создана атмосфера жестокости, неприязни, осуждения, тогда жестокость в действиях воспринимается как само собой разумеющаяся. Плод Духа – милосердие - является свидетельством того, что именно от Духа Святого в духе человека рождается правильное, Чрезмерная жажда власти

суждений, нравственных оценок

кого бы то ни было в христиан-

ском сознании должна быть про-

Любимое наше занятие: суды

да пересуды, рассуждения -

низана милосердием.

святое мировоззрение. Милосердие, рожденное от Духа и утвержденное в сознании, произ-ВОДИТ ПЛОД МИЛОсердия в словах и делах.

Отмечая важность языка, его силу и, к сожа-

лению, испорченность, апостол Иаков пишет: «Язык укротить никто из людей не может: это – неудержимое зло; он исполнен смертоносного яда» (Иак. 3:8). Вот почему Иисус Своим ученикам предписывает быть аккуратными в словах: «Но да будет слово ваше: "да" – "да"; "нет" – "нет"; а что сверх этого, то от **лукавого»** (Мф. 5:37).

Дух Святой учит нас в слове Евангелия: «Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим» (Еф. 4:29). По сути, это приказ, чтобы слово христианина было словом милосердия. Такое пристальное внимание к языку не случайно. Милосердие, выраженное языком, создает атмосферу милости и в ответ рождает милость:

«Кротостью склоняется к милости вельможа, и мягкий язык переламывает кость» (Притч. 25:15).

Слово «плод» имеет несколько значений и ассоциируется с выращенным плодом земли. Это труд великий: возделывание почвы, очистка ее от сорняков, посев доброго семени, охрана всходов от птиц, зверей, расхитителей и прочих опасностей, сбор урожая. Фермеры не станут показывать солому и хвалиться листвой. Никто не будет показывать поле, заросшее бурьяном. Это стыд и позор. Но языком грубости, жестоким суждением, безжалостными приговорами хвалится каждый. Не должно так быть. Пушкин в свое время отмечал ценность милости: «И долго буду тем любезен я народу, что чувства добрые я лирой пробуждал, что в мой жестокий век восславил я свободу и милость к падшим призывал».

Плод Духа – милосердие. Оказание милости своим – хоть и трудная задача, но, по крайней мере, понятная. А как быть с прочими? Христос не оставляет места для маневра: «А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижаю**ших вас и гонящих вас...»** (Мф. 5:44). Эти слова Иисуса взрывают привычное представление о добре и зле. Какие враги могут быть, если ты относишься к ним с тем же чувством любви и проявляешь милосердие? Что это за враги, которых ты благословляешь? Такое предписание исключает саму возможность войны в любых проявлениях, ибо, оказывая милосердие и благословляя людей, невозможно их ненавидеть, считать врагами. Это полная противоположность обшепринятым понятиям о добре и зле. Такое милосердие может

быть только плодом Духа. «Ибо если вы будете любить любящих вас, какая вам награда? Не то же ли делают и мытари? И если вы приветствуете только братьев ваших, что особенного делаете? Не так же ли поступают и язычники?» (Мф. 5:46-47). Здесь нет похвалы язычникам. Это слово Господа, как меч, проникает до разделения души и духа и обнаруживает... пустоту. Всего лишь уровень язычников.

И вопрос «Кто мой ближний»? - уже не текст Писания только, но и моя попытка из зоны света скрыться в тень: «"Кто из этих троих, думаешь ты, был ближний попавшемуся разбойникам?" Он

сказал: "Оказавший ему милость". Тогда Иисус сказал ему: "Иди и поступай так же"» (Лк. 10:36-37).



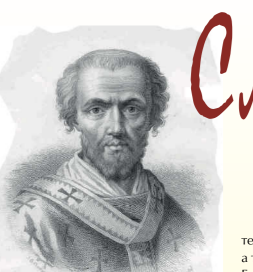


### ВОПРОСЫ К ЧИТАЮЩИМ БИБЛИЮ

- 1. Почему деверь должен был жениться на вдове умершего брата?
- 2. В каком возрасте левиты прекращали свое служение?
- 3. Как поступали израильтяне с десятиной каждый третий год?
- 4. Сколько царей было с Венададом, царем сирийским, при осаде Самарии?
- 5. Какой царь наказывал судьям: «Смотрите, что вы делаете: вы творите не суд человеческий, но суд Господа; и Он с вами в деле суда. Итак, да будет страх Господен на вас...»?
- 6. Для кого пророк Иезекииль стал знамением, когда ему было повеление не оплакивать смерть своей жены?
- 7. Кто из царей писал о животных, птицах, пресмыкающихся и рыбах?
- 8. Чем очищается грех?
- 9. Что охраняет царя?
- 10. Кто из людей не способен согрешать?
- 11. Кто может приносить добрый плод?
- 12. Кто называет заповедь: «Возлюби ближнего твоего, как себя самого» царским законом?

Ответы на вопросы на стр. 31





Иоанн ЗЛАТОУСТ

Craba a Muracepquu

347 - 407

н (Господь) соделал тебя участником Своих благ, не только не получив ничего Сам от тебя, но еще предупредив тебя этим неизреченным благодеянием. Итак, не великое ли безумие получать такие дары и между тем самому быть нечувствительным и не воздавать взаимно за благодеяние, и притом меньшим за большее? Он соделал тебя наследником неба, а ты не хочешь пожертвовать для Него и земным. Он примирил тебя с Богом, несмотря на то что ты не только не сделал ничего доброго, но даже был врагом, а ты не хочешь воздать другу и благодетелю, тогда как, не говоря о Царствии и обо всем прочем, ты обязан воздать Ему благодарность за то самое, что можешь дать.

Когда рабы приглашают господ на пир, делают это не с тем, чтобы доставить им удовольствие, но чтобы самим получить от них. Между тем здесь, напротив, не слуга пригласил своего господина, но Господь призвал слугу к трапезе Своей. А ты не хочешь пригласить Его и после этого? Он Сам первый ввел тебя в дом Свой, а ты не хочешь сделать этого и теперь? Он прикрыл твою наготу, а ты и после этого не хочешь дать Ему приюта как страннику? Он прежде утолил жажду твою из Своего сосуда, а ты не хочешь дать Ему и капли холодной воды? Он

тебя напоил дарами Духа Святого, а ты не хочешь утолить и телесной Его жажды? Он тебя напоил Духом, тогда как ты был достоин наказания, а ты презираешь Его, когда Он жаждет, и это несмотря на то, что ты должен употребить Его же дары?

Ужели ты почитаешь маловажным держать ту чашу, которую будет подносить к устам и из которой будет пить Христос? Ужели ты не знаешь, что один только священник имеет право предлагать чашу? «Но Я на это не смотрю строго, – говорит Христос, – а принимаю и у тебя. Хотя бы ты был мирянин, Я не отвергну тебя и не требую того, что Я сам тебе дал. Я требую не крови, но студеной воды».

Представь, кому ты предлагаешь питие; представь – и трепещи. Помысли, что ты сам делаешься свяшенником Христа, когда руками своими подаешь не тело, не хлеб, не кровь, но чашу холодной воды. Он облек тебя одеждою спасения, и облек Сам; и ты сделай то же, хотя через раба. Он прославил тебя на небесах; а ты, по крайней мере, защити Его от страха, наготы и бесславия. Он удостоил тебя жительства с ангелами; а ты прими Его только под кров твой – по крайней мере, дай Ему приют, как бы рабу своему. «Я не пренебрегаю приютом этим, – говорит Христос, – хотя Сам Я отверз для тебя целое небо. Я освободил тебя от тягчайшего плена, но не требую того же от тебя и не говорю: освободи Меня; для Моего утешения довольно, если ты только обратишь на Меня внимание, когда Я нахожусь в узах. Я воскресил тебя из мертвых и не требую, чтобы и ты сделал то же; но говорю: посети Меня только во время Моей болезни».

Итак, каких адских мучений не достойны мы, ежели при столь великих благодеяниях, изливаемых на нас, и при столь легких требованиях от нас не исполняем и последних? Будучи бесчувственнее камня, мы по всей справедливости пойдем в огонь, уготованный дьяволу и ангелам его.

Скажи мне: какая бесчувственность с нашей стороны, когда мы, получая столь великие дары и столь великие имея в виду, остаемся рабами богатства, с которым скоро, может быть, против воли своей, должны будем расстаться? Тогда как другие пожертвовали жизнью и пролили кровь свою, ты для Небесного Царствия и столь великой славы не хочешь пожертвовать даже своими избытками.

Какое ты заслужишь прощение, какое получишь оправдание, если ты при засеве поля охотно вверяешь земле все семена и, давая в заем людям, ничего не жалеешь, а к бедным остаешься так жесток и бесчеловечен, к бедным, в лице коих ты питаешь Самого Господа?

Итак, зная, что мы получили, что надеемся получить, и то, что требуется с нашей стороны, и размышляя обо всем этом, покажем всякое рвение к делам духовным. Будем снисходительны и милосердны, чтобы нам не подвергнуться тяжкому наказанию.

Почему ты удивляешься, что милосердие служит отличительным признаком человечности? Оно есть признак Божества!

Великую и мудрую душу ничто столь не поощряет к добрым делам, как сознание, что этим она уподобляется Богу.

> Милостыня есть искусство, училище которого находится на Небесах, а учитель - Сам Бог.

Христос повелел нам давать нуждающимся для того, чтобы нас, живых, сделать мудрыми, чтобы убедить презирать деньги, чтобы научить не уважать земного.

Как дети знатных людей носят на шее украшения и никогда не снимают их в знак благородства, так и нам всегда должно возлагать на себя милостыню, чтобы показать, что мы дети Милосердного.

Иоанн ЗЛАТОУСТ

Милость, исходящая из поврежденного человеческого естества, противна правде; милость, изливающаяся из заповедей Евангелия... находится в неразрывном союзе с правдой Божией, служит выражением ее.

Не может быть милости там, где нет суда и правосудия. Епископ ИГНАТИЙ (Брянчанинов)



сякий раз, когда я открываю Священное Писание и, следуя совету Христа, начинаю исследовать тот или иной текст живого Божьего Слова, меня охватывает чувство, которое испытывает старатель, слой за слоем разрабатывающий золотую жилу. Радостное предвкушение: еще одно усилие - и редкостный самородок будет найден! Но между мной и старателем есть существенная разница. Когда золотая жила иссякнет, его неминуемо ждет разочарование; я же (и такие, как я) не разочаруюсь никогда: наша «золотая жила» – неиссякаема!

«Исследуйте Писания, ибо вы думаете

через них иметь жизнь вечную;

а они свидетельствуют обо Mне».

Ин. 5:39

В этой статье я буду исследовать «золотую жилу» Послания к галатам апостола Павла: «Плод же Духа: любовь, радость, мир,

долготерпение, благость, милосердие...» (5:22).

∆анное послание – своеобразный гимн свободы во Христе, гимн непреходящему и неоспоримому преимуществу спасительной веры перед порабощающим законом: «Ибо во Христе Иисусе не имеет силы ни обрезание, ни необрезание, но вера, действующая любовью» (Гал. 5:6).

На текст о плоде Духа (Гал. 5:22) сказано немало проповедей и написано множество богословских статей. Кажется, что ЭТОТ СТИХ ИССЛЕДОВАН «ВДОЛЬ И ПОперек» и извлечь из него что-то новое – задача непростая. И все же, поскольку жила неиссякаема, по-старательски, слой за слоем, пройдем ее вновь в надежде отыскать самородок.

#### Слой первый:

плод духа

В Новом Завете это словосочетание встречается дважды. В Послании к галатам (5:22) слово «дух» в некоторых изданиях Нового Завета написано со строчной буквы, а в Послании к ефесянам (5:9) употреблена прописная буква: «...Потому что плод Духа состоит во всякой благости, праведности и истине». Сравнивая эти два стиха (Гал. 5:22 и Еф. 5:9), мы обнаруживаем некоторое созвучие. Это позволяет предположить, что и в исследуемом нами стихе следовало бы слово «дух» тоже писать с прописной буквы. Тогда было бы предельно ясно: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера – это плод Духа Святого.

Однако давайте рассмотрим эти слова в контексте. Стих девятый из Послания к ефесянам начинается с причинного союза «потому что», который отсылает нас к предыдущему стиху. Вот как выглядит фраза апостола Павла полностью: «Вы были некогда тьма, а теперь – свет в Господе: поступайте, как дети света, потому что плод Духа состоит во всякой благости, пра**ведности и истине»** (Еф. 5:8–9). О ком говорит здесь апостол Павел? О нас с вами! Это мы были «некогда тьма», но, приняв Иисуса Христа в сердце, стали «светом в Господе», т. е., родившись свыше, стали Его плодом! «Вы свет миру», - говорит о нас Христос. Заметьте, Иисус не говорит: «Вы станете светом миру». Он утверждает, что мы уже свет миру. Плод родился, ему остается духовно созреть.

Теперь так же, в контексте, рассмотрим стих 22 из 5-й главы Послания к галатам: «Я говорю: поступайте по духу, и вы не будете исполнять вожделений плоти, ибо плоть желает противного духу, а дух – противного плоти: они друг другу противятся, так что вы не то делаете, что хотели бы. Если же вы духом водимы, то вы не под законом. Дела плоти известны: это прелюбодеяние, блуд, нечистота, непотребство, идолослужение, волшебство, вражда...»  $(\Gamma a \wedge .5:16-20).$ 

Этот контекст показывает, что плод духа противопоставлен делам плоти. Это не позволяет нам усомниться в том, что апостол Павел говорит здесь о плоде нашего духа. Ключом к такому пониманию этого места Священного Писания являются слова Господа Иисуса Христа, обращенные к ученикам, когда Он говорит о Себе как об истинной виноградной лозе (Ин. 15:1-8). К этому мы обратимся позже. А пока рассмотрим сам плод.

#### Слой второй: пуот «в разрезе»

В богословской литературе и проповедях объяснено, почему любовь, радость, мир, долготерпение... – не разные плоды, а один плод. Этот плод нашего духа можно сравнить с плодом гранатового дерева: один крупный плод содержит внутри множество зерен, наполненных целебным соком, который необходим людям, причем более всего – нездоровым. К примеру, этот сок очень полезен для страдающих анемией и гипертонией – болезнями, способными убить человека.

Иными словами, текст из Послания к галатам о плоде духа – это образ нашего характера, который мы приобретаем в течение христианской жизни, «**доколе все придем** в единство веры и познания Сына Божьего, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христо**ва...»** (Еф. 4:13). Каждое качество этого характера непременно должно быть явлено людям и обладать целительным для них действием, иначе мы не сможем быть светом миру, не сможем явить ему Христа.

Теперь рассмотрим одно из качеств характера христианина – милосердие. В Библии это слово употребляется по отношению как к Богу, так и человеку. В Септуагинте, когда речь идет о милосердии Божьем, употребляются слова έλεημοσύναι (элэимосинэ – милостыня, милосердие, Плач 3:22) и **ἔλεος** (элеос – милосердие, Дан. 9:9). Когда же речь идет о человеке, используется слово с другим кор- $\text{нем} - \mathbf{oiktiphois}$  (иктирмис – милосердия, мн. ч., Дан. 4:27).

В греческих текстах Нового Завета, в том числе в Послании к галатам (5:22), употреблено слово άγαθωσύνη (агафосинэ-доброта).

Эти наблюдения позволяют предполагать, что милосердие Божье и милосердие человеческое - качества разных уровней: мы не можем быть столь же милосердными, сколь милосерден Бог. Но важно понять,

в чем суть нашего милосердия и какова доля нашего участия в формировании этого качества характера.

Вновь обратимся к контексту рассматриваемого нами стиха (Гал. 5:16-20). Нехитрый анализ позволяет увидеть, какому делу плоти противопоставлено качество характера милосердие. Оно противопоставлено вражде (слово «милосердие» стоит шестым в ряду и слово «вражда» – тоже в ряду шестое!). Таким образом, слово «милосердие» – антоним слову «вражда». На мой взгляд, это важное наблюдение, поскольку подтверждает заповедь: «Не будь побежден злом, но по**беждай зло добром»** (Рим. 12:21). Значит, милосердие как качество нашего характера – это, по сути, оружие против зла, и «заряжено» оно добрыми делами, добрыми мыслями, добрыми намерениями, добрыми словами.

#### Слой третий – тайна плодоношения

Но ведь быть милосердными нас учили с детства. Ябыл таковым, когда еще не знал Бога. Однако если мы отмотаем ленту памяти назад и проанализируем наши дела и поступки, совершенные, когда мы были «от мира сего», выяснится, что мы были милосердны далеко не всегда. Наше милосердие носило избирательный характер: мы проявляли его к тем, кто, по нашему мнению, этого заслуживал. Да и то отнюдь не постоянно. Что же изменилось, когда мы приняли Христа в сердце и последовали за Ним? Да, мы, конечно же, не можем быть такими милосердными, как Бог, но теперь наше милосердие становится неотьемлемой частью характера и должно быть нелицеприятным, как нелицеприятен Сам Господь: «Всякому, просящему у тебя, давай, и от взявшего твое не требуй назад. И как хотите, чтобы с вами поступали люди, так и вы поступайте с ними. И если любите любящих вас, какая вам за то благодарность? Ибо

и грешники любящих их любят. И если делаете добро тем, которые вам делают добро, какая вам за то благодарность? Ибо и грешники то же делают. И если взаймы даете тем, от которых надеетесь получить обратно, какая вам за то благодарность? Ибо и грешники дают взаймы грешникам, чтобы получить обратно столько же. Но вы любите врагов ваших, и благотворите, и взаймы давайте, не ожидая ничего; и будет вам награда великая, и будете сынами Всевышнего; ибо Он благ и к неблагодарным, и к злым. Итак, будьте милосердны, как и Отец ваш милосерден» (Лк. 6:30–36).

Эти слова Христа не нуждаются в комментариях. Они раскрывают сущность христианского милосердия. Но способны ли мы быть милосердными, как Отец наш? Способны ли мы вообще приносить какой-нибудь добрый плод сами по себе? Конечно же, нет! «Как ветвь не может приносить плода сама собой, если не будет на лозе, так и вы, если не будете во Мне. Я – лоза, а вы ветви. Кто пребывает во Мне, и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего. Кто не пребудет во Мне, извергнется вон, как ветвь, и засохнет; а такие ветви собирают и бросают в огонь, и они сгорают... Тем прославится Отец Мой, если вы принесете много пло**да и будете Моими учениками»** (Ин. 15:4-6, 8). И далее: «Не вы Меня избрали, а Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и приносили плод и чтобы плод ваш пребывал, дабы, чего ни попросите у Отца во имя **Мое, Он дал вам»** (Ин. 15:16).

Мы плодоносны только, когда «привиты» к лозе – Христу и пребываем в Нем. Без Христа мы ничего не можем! Наше милосердие, таким образом, не является результатом нашего стремления стать лучше. Наше милосердие, как и характер в целом, – результат действия в нас Бога. В том, что мы теперь способны приносить плод духа, нет абсолютно никакой нашей личной заслуги.

ВЕРА И ЖИЗНЬ № 3/2015

Но неужели от нас не требуется никаких усилий? Апостол Павел в Послании к галатам дает ответ на этот вопрос: «Законом я умер для закона, чтобы жить для Бога. Я сораспят Христу, и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божьего, возлюбившего меня и пре**давшего Себя за меня»** (2:19–20).

С нашей стороны требуется умереть для закона, сораспявшись Христу, предав смерти свое грязное, ничтожное «я» с его грехами и похотями; отдать без остатка Господу сердце свое и жить верой в Сына Божьего. И еще: «**Если мы живем ДУХОМ, ТО ПО ДУХУ И ПОСТУПАТЬ ДОЛЖ**ны» (Гал. 5:25).

#### Слой четвертый радость практики

Мы часто обращаемся к этим словам святого апостола, слушаем проповеди на эти стихи, проповедуем сами. Мы уже в полной мере растворили их в разуме и, кажется, готовы принять сердцем. Но как только Господь предоставляет нам шанс принести плод духа (а такой шанс Он дает нам каждый день), многие почему-то этим шансом не пользуются. Когда надо говорить о Христе, мы молчим. При виде нищего, неопрятно одетого, плохо пахнущего человека брезгливо отворачиваемся и проходим мимо. Почему?

Не так давно я смотрел фильмпритчу «Как Христос в гости приходил». Сюжет фильма прост: от блаженной, стоявшей на паперти, одна очень верующая христианка услышала о том, что к ней в этот день непременно придет Христос. Она накрыла богатый стол и стала ждать. Соседский мальчик Ваня тоже слышал эту весть и тоже стал ждать (больше из любопытства). Вскоре перед окнами их дома появились по очереди то маленький нищий, над которым издевались дворовые мальчишки, то пьяница, то женщина с младенцем. Никого не пожалела верующая христианка, всех прогнала: «Не до вас, мол, – я Христа жду». А Ваня всех приютил, ко всем был милосерден. Оказалось, в образе мальчишки, пьяницы и женщины с младенцем Христос приходил.

Едва фильм закончился – звонок в дверь. Смотрю в глазок: на пороге - нишенка с маленьким ребенком на руках. И тут началась борьба плоти и духа. Эта борьба продолжалась несколько секунд. Когда нищенка позвонила во второй раз, дух одержал победу. Я открыл двери и, ни о чем не спрашивая, отдал женщине немного еды и десятину... «Зачем ты отдал цыганке такую сумму денег?» - услышал я за спиной голос матери, как только дверь за нищенкой захлопнулась. Я ничего не ответил, не до того мне было: сердце мое в этот момент трепетало от радости...

Оказывается, быть милосердным на деле нетрудно. Надо только сделать первый шаг. Что помогло мне сделать этот шаг? Я просто посмотрел на цыганку и на себя глазами

В том, что мне удалось принести плод, нет абсолютно никакой моей заслуги. Быть милосердным значит быть жертвенным. И жертвовать надо, прежде всего, собой. Апостол Павел говорит об этом в Послании к римлянам: «Итак, умоляю вас, братья, милосердием Божиим: представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служения вашего и не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего, чтобы вам познавать, что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная» (12:1-2).

У меня в этот раз получилось быть

милосердным. Христос помог. Он обязательно поможет и вам.





# Когда я немощен, БОГ силен!

рошло немного времени с тех пор, как я устроился на работу охранником в автокооператив.

Мое рабочее место – «будка», из которой я через окно наблюдаю за тем, кто въезжает на базу или выезжает. За это время познакомился почти со всеми, по крайней мере, лица мне уже знакомы. На этой территории находится приблизительно 350 гаражей, и хозяин одного из них стал героем истории, о которой хочу вам рассказать.

В нашей местности, а именно в столице Чувашской Республики, довольно-таки много людей, которые страдают болезнью хронического запоя. Люди пьют как дома, так и на работе, ну и, конечно же, по праздникам, как говорится, по поводу и без. Василий один из таких. Когда он в очередной раз шатающейся походкой заходит ко мне, я быстро устаю и ни на чем сосредоточиться не могу. Ему и засвидетельствовать невозможно, да и рядом сидеть тоже тошно становится, а с другой стороны, не выгонишь на улицу. Остается одно – терпеть его присутствие, пока что-то не щелкнет в его затуманенном разуме и он не решится уйти.

Я часто читаю на работе Библию. Однажды включил Библию в аудиоформате – Книгу судей Изра-

илевых. Прошло немного времени, как покой нарушил стук в дверь. Открываю... и кто же там стоит?! Опять Василий «блаженный»! Конечно же, впустил, но уже решил не слушать его очередного монолога и не выключать аудиокассету. Пусть послушает, подумал я. Хотя что он может понять в таком состоянии, тем более из Книги судей Израилевых?.. Меня удивило то, что пять или шесть глав он прослушал тихо и спокойно, как будто понимал, о чем идет речь. Потом внезапно встал и сказал: «Мне пора». - «Ну, пока, Василий», - сказал я, провожая его.

Какое же хорошее средство для таких моментов, подумал я. Но самое интересное случилось потом. Прошло примерно две недели, и он снова зашел ко мне, но теперь уже другим, трезвым, и говорит: «Представляешь, Володя, с того дня, как был у тебя последний раз и слушал то, что ты включил, и до сегодняшнего дня я не прикоснулся к рюмке». Моему удивлению не было предела, я тут же завел его и попросил послушать одну главу из Книги пророка Исаии. Спустя почти полтора месяца я снова видел его совершенно трезвым и уже мог провести с ним беседу о могуществе Слова Бога!

Также очень удивило то, что моя первоначальная цель в этой исто-

> рии вовсе не заключалась в том, чтобы он послушал в таком состоянии Библию в аудиоформате и что-то извлек из нее. Тем более слушал он ту книгу Библии, в которой описывается война за

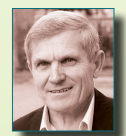
войной! Но откуда мне было знать, что в этот момент Бог делал невидимую работу?! Когда звучало Его Слово, Он, Господь, трудился над Василием, даже в таком состоянии, в котором тот тогда находился.

Судя по этому случаю, вспомнил еще одну историю, которая произошла довольно-таки давно. Сестра нашей церкви, которая уже в вечности, свидетельствовала своей соседке Ирине, которая длительное время вместе со своим мужем находилась в страшной алкогольной зависимости. Но, по милости Бога, она покаялась и начала читать Его Слово вслух при муже, который постоянно был в запое. Каждый день перед ним, независимо от того, пьян он или трезв, спит или бодрствует, она продолжала читать Библию. Спустя некоторое время он бросил пить и уже много лет не пьет.

К какому выводу и даже откровению пришел я, размышляя над этими двумя просто потрясающими историями: сила Слова Божьего сильней любой зависимости и способна животворить самого падшего человека! Прошу вас, молитесь за Василия, чтобы Бог, начавший в нем работу, до конца совершил ее и мы вместе могли бы спасать еще очень многих, подобных ему. Как после этого еще сомневаться в том, что именно Слово Божье является живым и действенным, независимо от времени, места, где мы находимся и с какими людьми встречаемся!

Главное, что хочет Бог, – это чтобы мы не умолкали, а проповедовали, а Его Слово совершит уже невозможное!

Владимир ЦАП, г. Чебоксары



Чебоксары. Фото Владимира Михайлова



августе 1973 года бежавший - Слушай, а женшин мы тоже будем убивать? из тюрьмы заключенный заоджерс, если бы я был такой неуч, я бы больше хватил в центре Стокгольма молчал. Убивать женшин! С какой стати, если в книжках ничетырех сотрудников банчего подобного нет? Приводишь их в пещеру и обрашаешься с ка: одного мужчину и трёх женщин. ними как можно вежливее, а там они в тебя мало-помалу влю-Затем по требованию преступника бляются и уж сами больше не хотят домой. туда был доставлен его товарищ. Марк Твен, «Приключения Тома Сойера» Ультиматум стандартный – оружие, деньги, автомобиль. Захватчики

обращались со своими жертвами жестоко: накинутые им на шеи веревки не давали возможности присесть - сразу начиналось удушье; двое суток их не кормили, постоянно угрожали расправой и для убедительности тыкали под ребра дулами автоматов. В течение шести дней полиция предпринимала попытки освободить заложников, и их усилия увенчались успехом: операция прошла без жертв.

Каково же было удивление стражей правопорядка, когда вместо благодарности они встретили агрессивные нападки со стороны освобожденных. Те защищали террористов, пытались помешать полиции, уверяли, что бандиты – «добрые люди, что они их не боялись, что ничего плохого они не делали». Впоследствии бывшие заложники собрали деньги и оплатили адвоката, представлявшего интересы бандитов в суде. А две молодые женщины, из числа все тех же заложников, обручились в тюрьме с этими преступниками.

лучило название «стокгольмский синдром», хотя подобное поведение заложников было описано еще в 1930-х годах. Бывает, что, заметив спецназовца, жертвы предупреждают о его появлении, закрывают террористов от пуль. А однажды преступник спрятался в толпе заложников, и его никто не выдал. В наши дни, когда сообщения о подобных трагедиях поступают из всех уголков земного шара, есть примеры проявления стокгольмского синдрома. Напри-

Именно тогда это явление по-

в Перу в 1998 году. Специалисты объясняют появление стокгольмского синдрома стрессовой ситуацией, в которой оказываются заложники, говорят, что это защитная реакция на шок. К тому же, если время заточения длится достаточно долго, меж-

мер, случай Патти Верст в 1974-м

или захват японского посольства

ветных чувств у них нет.

Ко всему-то подлец-человек привыкает! Ф. М. Достоевский, «Преступление и наказание»

Стокгольмский синдром проявляется не только в таких масштабных трагедиях, как захват заложников вооружёнными бандитами. Мир насилия огромен и разнообразен. Не знаю, кому принадлежит высказывание: «Мы заложники своих детей», но годы подтверждают этот тезис. Сейчас речь не о

ду преступниками и их жертвами устанавливается какое-никакое общение, заложники узнают о требованиях и «справедливой борьбе», начинают сочувствовать и отождествлять себя со своими мучителями. Но для террористов заложники - это всего лишь способ достижения своих целей. ОтРечь о том, что наша старость время немощи, болезни, угасания – очень сильно зависит от тех, кого мы вырастили. Детские обиды, как правило, справедливы и очень сильны. Сломанное детство отольётся в мощный протест на всю жизнь. Немудрое, безответственное отношение, прежде всего, к духовному развитию ребенка даст такие всходы, что пожинающий их прольет много горьких слез. И ладно, если это будет одинокая старость без семейного тепла, помощи и сочувствия. Более жесткий вариант – побои, унижения, издевательства. О домашнем насилии над детьми и женщинами на протяжении

методах и проблемах воспитания,

хотя понятно, что все идет оттуда.

десятилетий говорят все социальные и правоохранительные службы, пишет пресса, вещают телевидение и радио. Созданы центры психологической помощи, открыты горячие линии телефонов доверия. Но все это не ведет к решению проблемы: за закрытыми дверями и глухими стенами льются слезы. Зачастую есть реальные выходы из домашних застенок, есть возможность освободиться, но жертвы остаются верными своим насильникам. И, конечно, у каждого есть «знакомая, которая много раз разводилась и вновь выходила замуж, но каждый раз за очередного садиста».

Он смерил Берлиоза взглядом, как будто собирался сшить ему костюм... – и громко и радостно объявил: – Вам отрежут голову! ...Берлиоз спросил, криво усмехнувшись: – А кто именно? Враги? Интервенты? – Нет, – ответил собеседник, – русская женщина, комсомолка. М. Булгаков, «Мастер и Маргарита»

Бывает так, что в заложниках оказываются целые народы. В годы,

когда на одной шестой части земной суши строился коммунизм, население было в заложниках у государства. Со Сталиным и сотоварищами – все ясно, но многомиллионные доносы друг на друга писали не они. Отождествление жертвы и мучителя было почти стопроцентным. И головы резали не интервенты и враги, а...(см. эпиграф из романа А. Булгакова). История двадцатого века для СССР как хроника преступления: захват, плен, освобождение. Но...

Заложники в стокгольмском банке были освобождены, но они навсегда остались в плену. Те веревки, что охватывали их шею, затянулись в крепкий узел странной ностальгии по тем дням, которые прошли в смертельной опасности. Конечно, пережив подобный ужас, почти никто и никогда не станет свободным от воспоминаний. Но почему оценка прошлого так не-

Страшная и великая история исхода Израиля из египетского плена всегда будет потрясать воображение потомков. Сладко ли было в рабстве? Тяжкий труд, удары надсмотршиков, полное бесправие, узаконенное убийство новорожденных еврейских мальчиков. Вопль к Богу. Посланный вождь. Чудеса и казни. Пасха. Чермное море. Свобода. И ропот: «...мы сидели у котлов с мясом, когда мы ели хлеб досыта!» (Исх. 16:3). Это они плен вспоминают. И на протяжении всего пути к земле обетованной не один раз вспоминают. Добрым словом вспоминают! Хорошо там было – всего много, всего досыта. Правда, спина вся в кровоточаших рубцах, правда, сыновей-младенцев убили, но в остальном – «они добрые люди и ничего плохого не делали».

Неадекватная оценка прошлого - ЭТО СЛЕДСТВИЕ СТОКГОЛЬМСКОГО СИНдрома. И эти бесконечные мантры: «Зато нас уважали (с нами считались, боялись, кормили)!» Правда, не любили.

«Ты восшел на высоту, пленил плен...» Пс. 67:19

Разговор в фойе церкви после богослужения. Пожилая женщина обращается к бывшему наркозависимому, завершающему курс реабилитации и исполняющему обязанности дежурного при входе:

- Сынок, правда, хорошее было сегодня собрание?
- ∆а, мне первая проповедь очень понравилась.
- Вот видишь, как с Богом-то хорошо. Наверное, прошлую жизнь как страшный сон вспоминаешь?
- Нет, воспоминания сладкие...

Для справки. В реабилитационный центр он пришел после многолетних безуспешных попыток порвать с наркотиками. После кровавых шприцов и грязных подворотен. Со страшными хроническими диагнозами. С разбитой семейной жизнью. Естественно, пришел добровольно. Но с вышеупомянутым синдромом.

Человек рождается грешником. Грех – истязатель и палач. Он приводит к физической и духовной смерти. Люди находятся в вечном плену. Однако Христос пленил плен, дал освобождение, заплатил выкуп за рабов. Но бедные, подневольные, страдающие и вопиющие любят своего страшного хозяина и, даже познав истину, страдают стокгольмским синдромом. Если у нас воспоминания о греховной жизни сладки, если мы можем пойти на компромисс с совестью, если можем позволить себе «чуть-чуть несвятой жизни», то надо молить Господа об освобождении из плена. Пусть у каждого из нас раз и навсегда будет порвана та веревка, что затянулась в крепкий узел странной ностальгии по тем дням, которые

прошли в смертельной опасности.

P.S. Кстати, ностальгирующее поколение израильтян так и не вошло в землю обетованную.

Надежда ОРЛОВА



то время, когда я еще не был верующим человеком, нравилось мне сидеть у окошка и смотреть на то, что происходит в мире здоровых людей. В те моменты мысли мои прояснялись, и я почти забывал, что у меня скрюченные церебральным параличом руки и ноги. Даже присущая пожилому возрасту, независимо от состояния здоровья, степенность исчезала, и я чувствовал, как невольно мое сердце радуется радостью детей, играющих в песочнице, или подпрыгивает от восторга вместе с сердцем ребят, взлетающих на качелях.

Особенно мне импонировал мальчик лет семи. Я помнил его еще в ту пору, когда он делал первые свои шаги от маминых ног к турнику. Да, этот мальчонка, можно сказать, с пеленок рос спортсменом. Он отлично играл в футбол и подтягивался на перекладине, но никогда мне не приходилось видеть, чтобы он обижал кого-либо. Да и ко мне он относился как к человеку; в присутствии этого маленького мужчины я забывал о своей болезни. Мы не были близко знакомы, но всегда здоровались друг с другом, будто старые знакомые. Звали мальчика Иосифом. Ребята называли его Ёськой.

Летом я для профилактики про-

водил неделю в больнице. Но начинал скучать по дому – мне не терпелось поскорее покинуть узкие коридоры лечебницы. В один из вечеров, когда моя мечта наконец осуществилась и я оказался дома, я заварил хорошего чая и, присев по обыкновению у окошка, с наслаждением отхлебывал горячий напиток из любимой поллитровой кружки в красный горошек. И только я удобно устроился, как из дверей подъезда вышел Ёська и сел на скамейку. Мне показалось, что правая рука у него перебинтована.

Придвинув лицо к самому стеклу, я стал присматриваться внимательнее: да, рука у Ёськи действительно была перевязана. Что же случилось? Мальчик с грустью смотрел на ребят, игравших в футбол. «Неужели сломал? – подумал я. - Но ведь он такой ловкий! Нет, здесь что-то не так! Я не усну, пока не выясню, что же произошло». Решение было принято, оставалось лишь осуществить задуманное.

Ковыляя на искалеченных ногах, я пошел к дверям. По дороге передумал и хотел было повернуть назад: в голове у меня мелькнула мысль, что Ёська не захочет говорить со мной, постесняется моего изуродованного болезнью тела перед знакомыми ребятами. Но эта мысль всего лишь на мгновение смутила меня. Стоило вновь обернуться к окну – и моя рука без всякого колебания нажала на дверную ручку.

Ёська качал одной ногой из стороны в сторону, откинувшись на спинку скамейки и покусывая зубами травинку.

- Здравствуйте! приветливо сказал мне мальчик, когда я приблизился к нему. – Заравствуйте, дядя Миша!
  - Ты знаешь, как меня зовут?
- Да, знаю, по-мужски лаконично ответил Ёська и подвинулся, без слов приглашая меня сесть рядом. – Вы ведь в моем доме живете, на первом этаже.
- Правильно. А тебя зовут Иосифом?
- Верно, но так меня только мама называет, а все остальные зовут Ёськой.
- А что у тебя с рукой, Ёська, никак поломал? - спросил я, желая получить ответ на вопрос, который меня так сильно беспокоил.
- ∆а так, пустяки. Немного обжегся, – ответил мальчик, почемуто краснея.

И я понял, что эта тема Ёське неприятна. Однако, как известно, чем загадочнее тайна, тем сильнее хочется ее раскрыть, и я решил, что все равно узнаю, что случилось, пусть и спустя какое-то время.

– А вы умирать не боитесь? – вдруг ни с того ни с сего спросил Ёська, прервав ход моих мыслей и изменив направление нашего разговора.

Я опешил. Странный вопрос для семилетнего мальчугана. Будь он постарше, то вопрос его, к тому же, был бы и невежливым.

- Умирать?.. Гм, я не думал об этом. А почему ты спрашиваешь?
- Потому что... Ёська помолчал, прежде чем продолжить, потому что это страшно, когда не веришь в Иисуса.
- -Аты веришь?-вырвалось у меня, хотя мне хотелось еще спросить этого мальчика, откуда он знает о том, в кого я верю, и вообще, почему он верит, ведь я видел, что он верит...

- Знаете, дядя Миша, до недавнего времени мне казалось, что я верю, но потом я понял, что верить надо по-другому. Ну, как бы вам это объяснить?! Ну, вот скажем так: не только говорить, что веришь, а еще и жить так, чтобы вера проявлялась в делах. И теперь я не боюсь умирать.

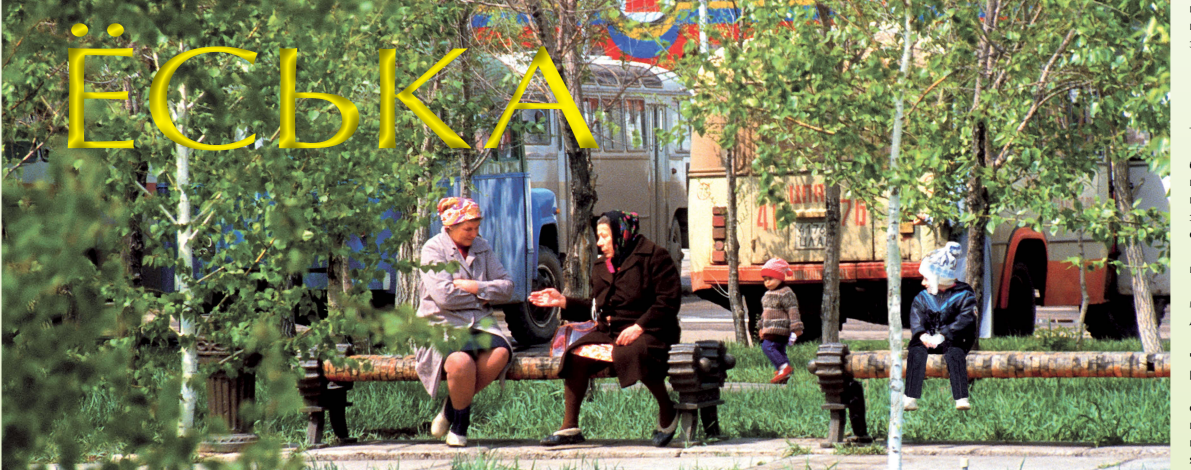
Я с интересом рассматривал мальчугана, который не боялся умирать, потому что сам я не верил в несуществующего Иисуса, выдуманного попами. «Неужели такой маленький, а уже фанатик?!» – промелькнула в моем мозгу мысль. И тут же – другая, не дав первой шанса, вырвалась вперед: «Нет, в этом мальчике определенно есть что-то искреннее, и это не фанатизм...»

В тот вечер я долго сидел на лавке. Ёську позвали ужинать, двор почти опустел. Комары и те разлетелись кто куда, яркими огоньками зажигались окна квартир.

Наконец я встал и поковылял к подъезду. У дверей стояла Петровна и с важным видом приставила электронный ключ к домофону.

- Здорово, Петровна!
- Привет, Андреич!
- Как дела?
- Лучше всех! ответила Петровна.
- Слушай, тронул я за плечо бойкую старушенцию, вдруг вспомнив, что она знает все происходяшее в нашем доме. – Слушай, ты не знаешь, что это с Ёськой? Где это его угораздило?
- Это с мальчонкой-то? Знаю, конечно! Хороший парень! Герой!
- Герой?! Слушай, Петровна, за мной шоколадка. Расскажи, как дело было.
- Пошли, Андреич, ко мне на чай. Я и пончиков испекла! История длинная и больно интересная...

 $\Delta$ а, этот вечер был, наверное, самым долгим в моей жизни: он занял всю ночь и даже часть следуюшего дня. Погостив у Петровны час, я еще долго думал об услышанном



и представлял все происшедшее, сидя дома за чаем в белой чашке в красный горошек.

Оказывается, в тот день Ёська, возвращаясь из школы и проходя через двор одной из соседних многоэтажек, услышал, как взорвалась петарда. Он бы не обратил на этот звук особого внимания, если бы после взрыва не раздалось душераздирающее мяуканье, после чего пушистый взъерошенный комочек с опаленным хвостом пронесся мимо него со скоростью света. Сгрудившись у контейнера с мусором, увлеченные мальчишки не заметили, как к ним подошел Ёська:

– Что вы делаете?!

Второй раз вопрос задавать не пришлось, да и не было времени. И когда мальчишки вместо ответа отпустили грязного ободранного бродячего кота с привязанной на хвосте петардой, Ёська, не раздумывая, подхватил последнего и сорвал то, что вот-вот должно было взорваться.

Петарда взорвалась у Ёськи в руке. Конечно, ему было ужасно больно. Однако, вспоминая впоследствии произошедшее, Ёська думал, что боль та не шла ни в какое сравнение с той радостью, которую он пережил, когда обреченное на гибель животное обрело спасение. Этот мальчик оказался настоящим мужчиной! И когда Петровна провожала меня, то в дверях, под впечатлением чувств, переполнявших ее эмоциональное женское сердце, воскликнула: «Ах, Андреич, повезет же кому-то с мужем, ох, повезет! Еще вспомните мои слова!»

Вот с того вечера я и понял, что это за мальчик. А его слова, сказанные о смерти, вере и делах, об Иисусе, теперь звучали для меня совсем по-другому. И, как ни странно, я, старый убежденный атеист, задумался о Боге. Вот в этих-то размышлениях и застал меня рассвет...

К своему стыду должен признаться, что я, пожилой человек, глубоко ошибался! Бог, Который делает сердце семилетнего мальчика храбрым, достоин того, чтобы поверили в Его существование!

...Мы с Петровной вот уже скоро как двадцать лет верующие. А этим летом получили приглашение на свадьбу – от Ёськи. Ох, и повезло же той дивчине! Права была Петровна.

> Светлана *ЯРОШЕВИЧ*

#### Александр САВЧЕНКО

«И поклонились зверю, говоря: "Кто подобен зверю сему и кто может сразиться с ним?"» (Откр. 13:4).

В гнетущей обстановке ночи В пустынной двигаясь пыли, Дух зверя голову морочит Народам страждущей земли.

Юлия ЖАДОВСКАЯ

#### Милосердный самарянин

Покрытый ранами, поверженный во прах, Лежал я при пути в томленье и слезах И думал про себя в тоске невыразимой: «О, где моя родня? Где близкий? Где любимый?» И много мимо шло... Но что ж? Никто из них Не думал облегчить тяжелых ран моих. Иной бы и желал, да вдаль его манила Житейской суеты губительная сила, Иных пугал вид ран и мой тяжелый стон. Уж мной овладевал холодный смерти сон, Уж на устах моих стенанья замирали. В тускнеющих очах уж слезы застывали... Но вот пришел один, склонился надо мной И слезы мне отер спасительной рукой; Он был неведом мне, но полн святой любовью -Текущею из ран не погнушался кровью: Он взял меня с собой и помогал мне сам, И лил на раны мне целительный бальзам. И голос мне сказал в душе неотразимый: «Вот кто родня тебе, кто близкий, кто любимый!»

#### Лев БОЛЕСЛАВСКИЙ

Да, Он в веянье тихого ветра! Но и в шелесте кротком ветлы, И в журчанье струи этой светлой, И в далеком осеннем «курлы».

Но слышнее всего Он в молчанье, В побеждающей все тишине. Я в нее погружаюсь ночами: Что сегодня откроет Он мне?

#### Александр СИБИЛЕВ

«Небо и небеса небес не вмещают **Тебя»** (2 Пар. 6:18).

Нам Божьего Духа вовек не постичь -Он, Дух, не подвластен уму. Вселенная Бога не может вместить, В галактиках тесно Ему.

Откуда приходит и что говорит, Неслышно зовя и маня, Неведомо мне, но ведет и хранит Незримая сила меня.

Ведет по неровным дорогам земным Домой, в голубые края, И этой незримою силой храним, Живу, благоденствую я.

Живу и дышу, расправляя крыла. Как мог я, глупец, без нее? Вселенная Бога вместить не смогла, Но сердце вместило мое.

Михаил ДРОНДИН

Дай умаления в стихах. Дай простоты и веры. Дай Духа Божьего и страх, И чистоты, и меры. Дай милосердья и любви, И духа примиренья. Дай быть слугою меж людьми Для нужного служенья. Туда, где боль, туда, где страх, Где голод и смятенье, Чтоб Слово сеялось в сердцах Без фальши и сомненья. Туда, где раны и плевки, Туда, где люди пали, Чтоб, как Тавифины платки, Слова их согревали.

Фотоэтюд Евгении Кибке



#### ДОБРОЕ ДЕЛО

«Но Иисус сказал: "Оставьте ее; что ее смушаете? Она доброе дело сделала для Меня. Ибо ниших всегда имеете с собой и, когда захотите, можете им благотворить; а Меня не всегда имеете"» (Мк. 14:6–7).

Какое доброе дело ценнее – сделанное «для всех» или «для одного»? Спор этот вечен.

В известном советском фильме «Свой среди чужих, чужой среди своих» сюжет разворачивается вокруг реквизированного у буржуазии золота, которое чекисты пытаются отправить в Москву с целью закупки продовольствия для голодающих Поволжья. За золотом начинается настоящая охота. В финальном диалоге бывший белогвардейский ротмистр Лемке, понимая, что проиграл, восклицает, обращаясь к чекисту Шилову:

– Ну зачем тебе это надо, ну скажи мне, я хочу знать, ну скажи, зачем тебе это надо?! Ну принесешь ты это золото? Ну и что? Но они же тебя за это золото и расстреляют! Понимаешь? Расстреляют! Вон! Вон же граница, уходи, не будь же, не будь же ты кретином! Это (указывая на золото) надо одному! А не всем!

Понимая, что Шилова не переубедить, Лемке отчаянно взывает к Богу:

- Господи! Почему Ты помогаешь этому кретину, а не мне?
- Потому что ты жадный, спокойно отвечает ему атеист Шилов. А даже Бог велел делиться...

Это надо одному? Или всем? Вечный вопрос. Правильно ли поступила женшина, умастив Иисуса благовонием, стоимость которого равнялась средней годовой зарплате хорошего работника?

Ответ не очевиден. Иоанн Златоуст, например, видит в словах Иисуса не столько одобрение, сколько снисхождение. Он считает, что, спроси она заранее, что делать с благовонием, Иисус, не задумываясь, велел бы продать и деньги раздать бедным. А поскольку сосуд был уже разбит, то не было смысла осуждать женшину. Златоуст делает следующий вывод: «Таким же образом, если увидишь, как кто-нибудь приносит в дар священный сосуд или украшение для стен церкви, не осуждай его усердие. Но если он прежде спросит тебя, прикажи ему вместо этого пожертвовать

Слова Иисуса также должны были напомнить ученикам заповедь: «Нишие всегла булут среди земли твоей. Потому я и повелеваю тебе: отверзай руку твою брату твоему, бедному твоему и нишему твоему на земле твоей»

(Втор. 15:11). Заповедь – проявлять шедрость к бедным – также напоминает, что шедрость эта, к сожалению, никогда не решит проблемы, так как «нишие всегда будут среди земли твоей».

Это возвращает нас к фун-

даментальной проблеме: использовать ограниченные ресурсы – деньги, время, физические и ЭМОЦИОНАЛЬНЫЕ СИЛЫ - ДЛЯ ВОСполнения неограниченных потребностей. Есть множество людей, которые нуждаются в нас и наших ресурсах и которые в определенном смысле «будут всегда». Также у каждого из нас есть близкие люди. Быть рядом с ними и иметь возможность чтото сделать для них - эта возможность, к сожалению, будет у нас не всегда. Если разобраться, потребности одного человека так же невосполнимы, как и потребности всего человечества. Какой муж, например, может сказать, что до конца исполнил заповедь: «Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее» (Еф. 5:25), что он сделал достаточно хотя бы для одного, самого близкого человека - своей жены?

Это нужно всем. Это нужно одному. Мудрый правильно расставляет приоритеты. Главное – не оказаться похожим на одного кандидата в мэры, который вышел на выборы с лозунгом: «Мне – все, вам – ничего». Кстати, он выиграл выборы. Наверное, потому, что был честен.

#### ИЛАРЛОМ ИНО

«И наблюдали за Ним, не исцелит ли его в субботу, чтобы обвинить Его. Он же говорит человеку, имевшему иссохшую руку: "Стань на середину". А им говорит: "Должно ли в субботу добро делать или зло делать? Душу спасти или погубить?" Но они молчали» (Мк. 3:2–4). Действительно, кто о чем, а вшивый – о бане. Кто о чем, а я, не соблюдающий субботу, снова о субботе. Но свербит мысль: как люди, знавшие Библию, пытавшиеся соблюдать заповеди и заставить других исполнять их, не понимали Иисуса?! Они пытались уличить Его в том, что Он нарушает закон, а Он пытался и словом, и делом сказать им: «Не о том говорим... Другое важно...»

Пятого апреля 2014 года эстонская газета «Ээсти Пяэвалехт» опубликовала статью «Из беспризорника – в руководители фирмы. История Алексея и тех, кто ему помог». Рассказывается в ней о том, как верующие из эстонской лютеранской церкви Пеэтели (Вефиль) организовали социальный центр, где помогали беспризорным детям: кормили их, одевали, мыли, возили в летние лагеря, некоторым предоставляли жилье и возможность учиться. Один из этих ребят – русский мальчик Алексей – попал в центр двенадцать лет назад. К тому времени родители его были в глубокой алкогольной зависимости, а сам он перестал ходить в школу по двум причинам: во-первых, все время хотел есть, мысли были только о еде; во-вторых, не было возможности мыться, от него дурно пахло, и одноклассники над ним издевались.

В Пеэтели решили обе эти проблемы: Алексей вернулся в школу, потом продолжил учебу. Теперь, через двенадцать лет, он едет в Норвегию руководить тамошним представительством успешной эстонской фирмы. Сам он тоже теперь участвует в работе с уличными детьми, его пример помогает им увидеть, что и у них есть шанс.

Статья знаковая в нескольких отношениях: во-первых, в нашей прессе вообще мало пишут

о том, что хорошо. Во-вторых, позитивная новость связана с церковью: вообще у нас любые церкви не очень-то жалуют. В-третьих, это история о том, как эстонская церковь спасает русских детей. В-четвертых, из 243 комментариев в интернете на эту статью подавляющее большинство – позитивные: благодарность, восхищение, добрые пожелания Алексею и церкви Пеэтели. Удивительно, что циничные интернет-комментаторы, которые обычно могут съязвить по любому поводу, в данном случае молчали, как и те, у которых Иисус спросил: «Должно ли в субботу добро делать или зло делать?» (Мк. 3:4). А еще вспомнился этот стих: «Ибо такова воля Божия: чтобы мы, делая добро, заграждали уста невежеству без**умных людей...»** (1 Пет. 2:15). Члены церкви Пеэтели исполнили его на сто процентов. И честно, мне абсолютно все равно, крестят они детей или не крестят. И о доктрине, касающейся церковных таинств, спорить с ними у меня тоже нет никакого желания. Видимо, правильные у них таинства...

Иисус ведь ту же еврейскую Библию (Тору) читал, что и его незадачливые обвинители, и те же заповеди исполнял, но как-то совсем по-другому. Нуждающемуся в помощи человеку Он говорил стать посредине. И тогда все остальное тоже вставало на свои места. И обвинители молчали.

Кстати, от нашей церкви до церкви Пеэтели 1900 метров, 23 минуты пешком. Это я так. Вообше...

**Игорь РАЙХЕЛЬГАУЗ,** Таллинн

ь В, Н





Дельфах деревянный храм Аполлона разломали и постройли каменный. Хетты пошли войной на Египет. В Китае идет с переменным успехом война между древними царствами. В Микенах – строительный бум. Но все эти события, как и многие другие, – только фон, на котором происходит самое важное, имеющее отношение к Божьему плану спасения всего человечества. На территории Ханаана возникает государство Израиль. Его столица – небольшая деревенька, в которой стоит храм-палатка, – духовный и административный центр много-

Под руководством Моисея народ израильский вышел из Египта, получил у горы Синай закон, сорок лет странствовал по пустыне, пока умерли все, привыкшие к рабству, непокорные и

неверующие. Преемник Моисея, Иисус Навин, ввел многочисленный народ в землю, «где течет молоко и мед», с укрепленными городами, злачными полями, густыми лесами.

Но прошло много столетий, прежде чем из разрозненных племен (по-библейски – колен) образовался один народ. Его объединению способствовали многочисленные враги, окружавшие Израиль и часто нападавшие на еще слабое государство. Бог давал народу судей, которые приносили ему в очередной раз освобождение и какой-то небольшой, с исторической точки зрения, период мира и благополучия. Однако главными врагами Израиля все это время были идолопоклонство и повсеместно распространившиеся суеверия. Народ то возвращался к вере в Бога,

то вновь впадал в нелепое идолослужение.

И вот Израиль превратился из теократического государства в монархию: народу захотелось иметь царя, «как и прочие народы». Первому царю неограниченная власть, богатство и победы над врагами вскружили голову. Он даже памятник себе при жизни построил. Действительно, как говорил Соломон, нет ничего нового под солнцем. Бог отверг его и сделал царем Давида. Его песнями, псалмами и пророчествами вдохновляются поэты, композиторы и проповедники еще и сегодня, три тысячи лет спустя.

За тысячу лет, прошедших после Давида, народ Божий пережил многие потрясения. И только вавилонский плен навсегда избавил израильтян от идолопоклонства. Империи воз-

никали и исчезали: Ассирийская, Вавилонская, Мидо-Персидская, Македонская... Римляне навели на Ближнем Востоке свой порядок, усмирив противников. По всей империи были проложены дороги, налажена связь между частями огромного государства, введены общие для всех законы...

Пришла полнота времени. И Бог послал в мир Спасителя. Не в Египте, не в Риме, не в Афинах, а в маленьком грязном городке беспокойной провинции Иудея, находившейся под внимательным надзором и контролем римлян в дни правления деспотического царя Ирода. Вифлеем. Поля. Пастухи. И сразу пахнуло на нас чем-то светлым, радостным. Веяние надежды -Сын Давидов!

> Вальдемар ЦОРН

## СПОСОБНОСТЬ МИЛОВАТЬ

Все человечество живет в падшем мире. Это состояние, когда все основания для полноценной, правильной, счастливой и удовлетворенной жизни разрушены, ценности искажены.

В удалившемся от Бога творении процветает зло, неправда, несправедливость, что является естественным следствием удаления от Источника добра (благости), истины.

Легко констатировать факт, что мир лежит во зле, но гораздо труднее принимать данный факт, когда кто-то проявляет зло по отношению к нам. От душевной боли люди зачастую заболевают тяжелыми, неизлечимыми болезнями. Обида и горечь (кажется, совершенно справедливо) начинают господствовать над людьми, пережившими трагедию предательства или жестокость клеветы.

Чтобы преодолеть это состояние, нужна какая-то сила, сверхъестественное действие, не просто объясняющее нам правильные вещи, но исцеляющее боль, позволяющее подняться над горечью и обидами.

В обстановке, когда всё настолько далеко удалилось от первоначального замысла, когда зло проявляется во всех и во всем, невозможно иметь более или менее нормальные отношения с людьми без чего-то стоящего выше поиска справедливости, а именно: без способности миловать. Миловать, не подсчитывая, на чьей стороне больше правды, но прощать по богатству души, не взыскивать, не воздавать.

Проблема в том, что грешные люди, пораженные гордыней, не могут по-настоящему миловать: прощать - не в природе грешника. Эта чудесная, удивительная способность есть только у Бога и людей, в которых присутствует Бог. Только действием Духа Святого человек поднимается над горечью, обидами и способен проявлять милость.

Эта способность не поддается логическому объяснению. Люди, могущие миловать, - это великие люди, потому что удостоились Божьего действия через себя. Это миротворцы, действующие, казалось бы, в патовых ситуациях нарушенных отношений.

Размышляя о плоде Духа Святого, начинаешь осознавать весь трагизм того, что было бы с человечеством, если бы Бог не проявлялся через людей Духом Святым. Все было бы страшно, серо и цинично. Вместо нежности, любви, милости - претензии, взаимные обвинения, разрушенные отношения, отчужденность... и абсолютная неспособность выбраться из этого лабиринта. Даже страшно себе это представить!

Мне хочется в слезах благодарности преклониться перед Богом и от всей души, от всего своего естества поблагодарить Его за неизреченный дар - плод Духа. За то,

что вместо горечи, боли от несправедливости наши сердца наполняют мир и радость. За то, что Он поднял нас над страстями мира сего, слава Ему!

> Василий ДАВИДЮК, г. Киев



племенного народа.







всех остальных «штундами». Так, пенсионерка Анна Николаевна, посетив несколько богослужений, покаялась и приняла крещение. Через год обратился и ее муж, Павел Романович, который в прошлом был председателем сельского совета. Он очень сокрушался о том, что не стал христианином рань-

Их старший сын Николай в прошлом служил в Афганистане. Через некоторое время отец заболел, служители церкви посещали его. Николай не препятствовал посещениям, но и не проявлял особого интереса к содержанию бесед, которые гости вели с его отцом. Вскоре Господь отозвал Павла Романовича в небесные обители.

Через некоторое время тяжелая болезнь поразила и Анну Николаевну. Около года служители с молодежью посещали ее. С нею беседовали, молодежь пела песни, которые охотно слушал Николай. Он оставлял домашние дела, когда к его маме приходили верующие.

Когда в середине лета на территории Дома молитвы проходил лагерь для детей, Николай приводил свою внучку. Однако беседы с ним были при этом недолгими, так как он всегда спешил на работу. Но видно было, как росло его доверие к церкви и верующим. Он был убежден, что плохому его внучку в лагере не научат.

Но пришло время, и Анна Николаевна отошла к своему Господу. Была ранняя осень, похоронное служение совершалось на улице. На похоронах было много родственников, бывших сотрудников, соседей. Звучали проповеди, пение. Николай внимательно слушал. После похорон поблагодарил верующих за то, что разделили с ним его печаль, и за служение. Братья пригласили его посещать богослужения.

Наступило Рождество. Из областного центра в поселок приехали проповедники и группа молодежи. Зашли в Дом молитвы и увидели Николая. Он встал, протянул всем руку для приветствия и серьезно сказал: «Все, я теперь штунда». Его заявление было неожиданным, но в серьезности намерения сомневаться не приходилось. Служителей интересовал вопрос, как он пришел к решению стать верующим. Николай поделился тем, что у него было на сердце. Выяснилось, что его очень тронули те перемены, которые произошли в жизни его родителей после того, как они уверовали. Но Николай не считал себя достойным быть в рядах членов церкви. Воспоминания об участиях в боевых действиях во время службы в Афганистане не давали покоя его душе. Он считал, что прежде, чем стать верующим, нужно каким-то образом самому стать лучше. И не мог найти способа, как это сделать. Но он вспоминал проповеди, которые звучали на похоронах его мамы. Ни в одной проповеди не было призыва

улучшить свою жизнь прежде своего прихода к Богу. Напротив, говоря от имени Бога, проповедники убеждали призвать имя Господа для своего спасения, будучи таким, как есть. И Николай просто стал на колени у себя дома и попросил у Бога прощения за свои грехи. В его сердце вошел мир, какого он еще никогда не испытывал. Он не мог дождаться воскресенья, так как впервые ему очень захотелось быть вместе с верующими.

Его рассказ до глубины души тронул всех слушающих. Осталось лишь поблагодарить Господа за спасение от грехов еще одной души. Уверовав, Николай ревностно посещал богослужения и участвовал в жизни общины. Очень внимательно слушал проповеди. У него всегда было много вопросов о том, как правильно понимать Библию и применять ее повеления в жизни. Когда проходил очередной детский лагерь, он приносил детям молоко и мед.

Спустя полтора года после обращения Николай принял крещение и очень серьезно изучает теперь Священное Писание. Соседи, конечно, не замедлили перевести его в разряд «штунды», но Николая это совсем не смущает. Он уверен, что поступил правильно, поверив Богу Библии. Этой веры

> Михаил ВЛАСЕНКО,

он желает и своим

односельчанам.

росыпаюсь от аромата кофе. В доме тихо. Только на кухне то и дело что-нибудь звякнет или зашипит. Это Алла Адамовна завтрак готовит. Скоро 25 лет, как я во время каждой моей поездки в Киев останавливаюсь у моих друзей.

Вспоминаю, как мы послали в Киев первые грузовики с литературой...

- Так мы же на девятом этаже жили! - вспоминает и Алла Адамовна. - А лифт не всегда работал. Все балконы забиты книгами и журналами. Целый день на почту, с почты, на почту, с почты... Журналы «Вера и жизнь» и «Тропинка» на пятьдесят тысяч адресов посылали. Номер за номером. Горы писем. Заказы, заказы... Еще Советский Союз был.

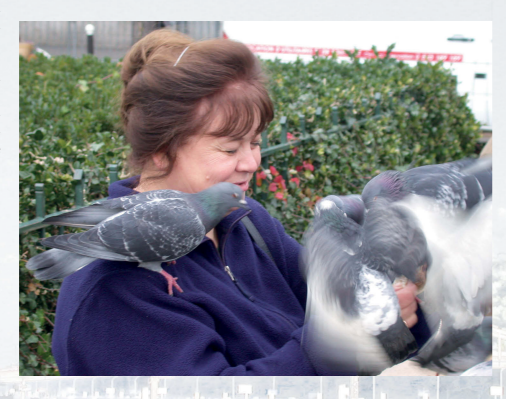
И я вспоминаю. Полный дом детей, гостей, посетителей. Вечерами – разбор Слова, группа по изучению Библии. Днем люди сидят. Ждут беседы с Василием Ивановичем. Глаза бегают. Напуганные. Видно, думают: «Куда попали?!»

Совещание на кухне. Дети приходят из школы. Мы им мешаем. Уходим на балкон, где запах типографской краски, новые книги, журналы, Детские Библии.

- Ну куда его? - слышу поздно вечером за стенкой голос Аллы Адамовны. – Кто же его после тюрьмы на квартиру возьмет?

И так на девятом этаже, как Давидюки свою квартиру на Радужной улице называют, зэк поселился. Его все так и звали – зэк. Хотя он имя имел, – кажется, Сергей. Или Рубен? Нет, это уже другой был... Засыпаю. И снова просыпаюсь посреди ночи: шум, гам в коридоре. Это Василий Иванович кого-то из

# Как ВЫГЛЯДИТ МИЛОСЕРДИЕ



аэропорта привез. Встречать ездил. Гости, проездом в Донецк и Ровно. С детьми. Алла Адамовна на стол накрывает – на кухне, размером два на три метра. Битком. Одно удобство: все рядом.

Снова вечер. Я ложусь спать. На кухне все еще разговоры. Соседка пришла: семейные проблемы.

Другой день. Другой год. Даже другое десятилетие.

- Вы с нами поедете? - просит

Алла Адамовна. Вижу по глазам и слышу по голосу.

- Ky∆a?
- В деревню. Там женщина одна умирает. Ведьма в прошлом. Дети просят Василия Ивановича приехать, помолиться с нею.
  - ∆алеко?
  - Возле Житомира...

Другой год. Другое десятилетие. Снова просыпаюсь от аромата кофе. Где я? Ах да, в селе Гныдин, у Давидюков. Нет, это мне не снилось. Это я вспоминал.

Дом еще недостроен, а собрания уже проводятся. Алла Адамовна, как квочка с цыплятами. Все ей важны, всем она рада. С каждым или каждой у нее дело есть. Люди собираются. Поют. Молятся. Мерзнут. Слушают. Каются. Венчаются. Радуются. Церковь. Снова знакомое ощущение, что живу во времена деяний апостолов.

- Ну и куда же им?! - слышу в соседнем кабинете голос Аллы Адамовны. – У них же ни кола, ни двора. Да и кто их сейчас на работу возьмет...

Алла Адамовна в офисе сидит. За компьютером.

- Чем занимаетесь?
- Я сейчас своими зэками занимаюсь. Переписываюсь.
  - ∆авно?

- Да нет... Не сразу поняла, что мое это. Зэки получали от нас только книги и журнал «Вера и жизнь». Переписку с ними никто не вел. Да и я считала – бесполезно. Они постоянно просят носки, сигареты, лук, чеснок, бритвы... У нас нет такой возможности, и я очень часто огорчалась, так как пишут не совсем точно, почти все «сироты и рабы Божьи». И я была категорична: не буду никому ничего писать. И в подтверждение этого моего решения пришло письмо от одного заключенного, который написал: «Вот, вы выслали ему Библию, а он самокрутки крутит из нее. Вырывает листочки – и делает сигаретки».

Я очень долго молилась и переживала, и оправдывала себя, и очень много думала, - продолжает Алла Адамовна. - Прошла после того письма одна неделя – 40 писем, две недели – 75 писем... Я была в растерянности. Что с ними делать?! Это помимо того, что каждый день приходят письма по душепопечению. От людей, с которыми я переписываюсь и назначаю встречи с пастором (это она так о муже, Василии Ивановиче, говорит). Пишут много про тяжелые семейные обстоятельства. С одной мамочкой переписывалась немного, а потом пришло письмо, в котором она сообщила, что решила оставить все и уйти из жизни, и даже попрощалась со мной, и просила больше

А тут вот эти мальчишки, которые сделали столько зла в жизни и теперь сидят. По их мнению, почти все «незаслуженно». Я помолилась Богу и решила: вот, что скажет мне Бог через одно из этих зэковских писем, так и буду поступать. Открываю следующее и читаю: «Уважаемая Алла Адамовна, я Вас просто умоляю, пришлите мне хоть пачечку печенья, у меня нет никого из родных, я сирота. Я много сделал ошибок в жизни, я это знаю. Я родился 20 марта 1977 года. Скоро у меня будет день рождения, и мне так хочется, чтобы Вы меня порадовали».

У меня из глаз потекли слезы. Мой старший сын, Павел, родился 20 марта 1977 года. И я поняла четкий и ясный ответ от Бога. У меня сразу все зэки стали сыновьями, мне их стало действительно жалко. Стого времени у меня 1487 «сыновей», которых любит Бог, которые также нуждаются и в спасении, и в советах, и в общении...

Прошло 25 лет. Изменилось многое. Страна другая. Даже строй другой. Валюта другая. Люди другие. Да и служение – не сравнить: выросло, как большое дерево из горчичного зерна. Но есть неизменное. В моем воображении у милосердия есть лицо - круглое, с ямочками на щеках, веселое.

- Ну, Вальдемар! Что вы такое

Я Аллу Адамовну понимаю. Смушается. Но я-то знаю, как милосердие выглядит.

> Свои впечатления об Алле ДАВИДЮК записал Вальдемар ЦОРН









осква. Спортивный комплекс «Олимпийский». Непрерывный поток народа от станции метро «Проспект Мира». Автобусы, машины. Затор. Сотрудники ГАИ. Духовой оркестр. Праздничное настроение. Заполненные трибуны. Пятитысячный хор. От исполнения гимна «Величие» – мурашки по телу. Проповедь Билли Грэма о блудном сыне. Призыв к покаянию. Огромная толпа молящихся пред Богом людей. Рядом с ними – душепопечители. Слезы радости спасенных и о спасенных. У закрытых дверей комплекса до поздней ночи продолжается общение в группах. В России – полная свобода благовестия. Господи, какое же было время!

Прежние дни евангельские христиане России вспоминают с особым трепетом. Вспоминать любят и вспоминают часто. Ведь это было золотое время нашей истории – время массового благовестия. Практически все христиане жертвенно посвящали свое время служению. Благовестники были легки на подъем. Для них не существовало расстояний. Ямал, Чукотка, Крайний Север – наши люди побывали везде. В некоторых регионах обосновались надолго. Помню, как про-

водились большие миссионерские конференции, семинары и богословские симпозиумы. Миссионеры из разных стран переселялись в республики бывшего СССР для созидания новых церквей. Хорошие и добрые были времена. Не то, что сейчас...

Но мудрый Соломон предупреждает: «Не говори: "Отчего это прежние дни были лучше нынешних?" – потому что не от мудрости ты спрашиваешь об этом» (Еккл. 7:10). Да, золотое время кануло в века. Арендовать спортивный комплекс «Олимпийский» нам уже не по карману, да и народом его, скорее всего, уже не наполнить. Многие западные миссии оставили страны СНГ, миссионеры поразъехались. На то были, да и есть свои причины. Россияне в вопросах веры, в основном, определились. Определились, но не воцерковились. А потому жатвы попрежнему много. И что же делать?

Николая я знаю лично и давно. Работает он в небольшом ресторанчике быстрого питания в Санкт-Петербурге. Молодой человек показал себя исключительно с положительной стороны, да и как иначе, ведь Николай – евангельский христианин. Родители с раннего детства наставляли юношу: все, что делаешь, делай от души, как для Господа, с улыбкой и без ропота.

С Юрием я познакомился недавно. Он работает в системе быстрого питания уже больше десяти лет. За это время он достиг определенных высот. В настоящее время Юрий – директор ресторана. Благодаря смекалке и преданному отношению к работе, он быстро сделал карьеру. Следующая ступень его карьерного роста - региональный директор. Стремясь к этой цели, он работал не покладая рук. С раннего утра и до позднего вечера молодой руководитель посвящен своей работе. Карьерный рост для Юрия – цель жизни. В двадцать пять лет – директор!

Николай, как, впрочем, и Юрий, свою карьеру начинал с общего зала. Убирал со столов, мыл полы и посуду. Порой администратор ресторана просил Николая убрать в туалетах общего пользования. Молодого христианина эта работа не напрягала, он никогда не возмущался, хотя уборка туалетов не входила в его прямые обязанности. Вот что значит христианин! В сфере уборки зала Николай довольно быстро стал настоящим профессионалом.

Администратор, видя старания Николая, оценил его труд по достоинству. Вскоре молодого человека повысили в должности, он стал работать на кухне. Чуть позже приветливого, улыбчивого Николая перевели работать на кассу. Следующий этап его карьерного роста администратор смены. Но, в отличие от Юрия, Николая карьера не интересует. Странно...

Все сотрудники ресторана знали, что Николай – «блаженный», т. е. верующий. Молодой человек не стеснялся проповедовать о Боге. Он говорил о Творце Вселенной очень доступно и понятно, а своей жизнью свидетельствовал, что евангельские христиане - народ отзывчивый и добрый. Если нужно было кого-то подменить в работе, Николай всегда приходил на помощь, и за это его ценили. Он мог подменить любого сотрудника в любой день недели, правда, кроме воскресенья. Об этом все знали. Для Николая воскресенье – особенный день поклонения Богу!

В июле у Николая и Юрия очередной отпуск. Один запланировал отдых в Турции, а другой - в деревне Свистопалкино Ленинградской области. Директор собрался на Черное море, а подопечный – в

деревню. О проводимом миссией

«Свет на Востоке» молодежном

В его квартире еженедельно проходит общение христиан, да и не только. Юрий – руководитель домашней группы и на общение приглашает всех своих знакомых. Он женился. Его жена поет в церковной группе прославления. На одном из воскресных богослужений Юрий засвидетельствовал о том, что к Богу пришел, наблюдая за жизнью Николая и удивляясь жизнерадостности его друзей.

Карьерный и профессиональный рост Юрия по-прежнему волнует. Он еще более ответственно стал подходить к обязанностям руководителя. Но, со слов Юрия, если Бог призовет его на миссионерское служение, то он, не раздумывая, скажет: «Да, Господи!»

В прошедшее воскресенье на богослужении мы пели гимн:

Что грядет – нам темно, Но мы знаем одно: С нами Тот, с нами Тот, Кто нас к небу ведет.

О прежних днях я вспоминаю с особой теплотой, ведь я был не просто свидетелем, но и участником многих массовых евангелизаций. В настоящее время такое невозможно. Печально? Отнюдь. Рядом со мной сидят Юрий, Катя, Александр, Игорь, Татьяна... У каждого из них свой путь соприкосновения с Небесным Отцом. Евангелизационных мероприятий прошлого они не знают. То было не их время. Их время сейчас - приводить к Христу посредством личного благовестия. Адля этого метода проповеди Евангелия ныне самая подходящая пора. Такими, как Николай, должны быть все христиане евангельского вероисповедания. И тогда не будет сожалений о том, что прошло-

го времени не вернуть!

> Пастор Петр луничкин, г. Санкт-Петербург











# ВРЕМЯ ЛИЧНОГО БЛАГОВЕСТИЯ

«Говорю вам, что так на небесах более радости будет об одном грешнике кающемся, нежели о девяноста девяти праведниках, не имеющих нужды в покаянии» (Лк. 15:7).

лагере Николай рассказывал всем сотрудникам, включая директора. И каково же было его удивление, когда Юрий вместо Турции согласился отправиться на отдых в деревню. Жив Господь!

В молодежном лагере Юрий уверовал в Бога. Он помолился молитвой покаяния вечером у костра, во время общения. В настоящее время Юрий – активный член церкви.



#### КАК В ДЕТСКОЙ БИБЛИИ...

аждое лето я со своими двумя сестрами проводила в селе у бабушки, в Молдавии. От этого всем было хорошо: и нам, потому что мы могли поесть вволю свежих фруктов и овощей, наиграться с уличной детворой, и бабушке – хоть какая-то помощь по хозяйству. Однажды летом, когда мне было около шести лет, мы узнали, что всем желающим бесплатно высылают Библии и христианские книги. Уже и не помню, кто нам об этом рассказал, но четко помню, как аккуратно мы выводили бабушкин адрес на конверте и с каким трепетом ожидали этот подарок.

И вот мы получили несколько брошюр и Детскую Библию! С каким интересом мы читали эти книги! Как ждали обеденного отдыха, чтобы в то время, когда взрослые, скрываясь от палящего зноя, ненадолго ложились отдыхать, иметь возможность размышлять над интересными историями, разглядывать яркие картинки. Каждый день старшая сестра читала нам по две-три истории, затем мы обсуждали их.

Дома нам никогда не рассказывали об Иисусе Христе, о том, что существует грех. Поэтому, читая книги, которые нам прислали, я впервые осознала, что грешна и нуждаюсь в прощении.

Следующим летом, когда мне исполнилось семь лет, я снова приехала к бабушке и, перечитав эти книги, написала список своих грехов, рассказала о них Богу и, поверив, что Он меня простил, разорвала эту бумагу на мелкие клочки. Так, под влиянием Детской Библии и нескольких брошюр зарождалась и росла

Помню, однажды прошел небольшой дождь, и мы увидели на небе радугу. Сколько было восторга и радости! Значит, все, что написано в Библии, – правда, потопа больше не будет! Бог заботится о людях и любит нас!

Ко мне пришло понимание того, что Бога нужно продолжать искать и Его можно найти. Впервые в жизни я пошла с тетей в православный храм. После непонятной мне службы люди причащались. Я внимательно наблюдала за происходящим, за безучастными взглядами и почувствовала, что Бога в этом нет. К тому времени нам в школе раздали Новые Заветы, и я поняла, что богослужение здесь совсем не похоже на описанное в Библии.

Мои духовные поиски продолжались, и в шестнадцать лет, попав в кишиневскую церковь евангельских христиан-баптистов, я, наконец, нашла моего Господа и Спасителя. В моем воображении Он был таким же добрым и любящим, как рисовали Его в Детской Библии. И теперь Иисус пришел ко мне, поселился в моем сердце!

г. Кишинев, Молдова

#### КАЖДЫЙ НОМЕР – РАДОСТЬ

приветствую всех сотрудников миссии любовью Христа! Меня зовут Михаил. Являюсь подписчиком журнала «Вера и жизнь» уже целых 17 лет! И каждый номер журнала был радостью и подпиткой веры. Долгие годы выписывал несколько комплектов журнала на всю церковь. Но в последние годы почему-то интерес ослаб, люди стали меньше читать... А для меня журнал «Вера и жизнь» полностью оправдывает свое название - он помогает возрастать в вере и в жизни делиться с окружающими меня людьми теми истинами, которые так хорошо раскрывают авторы статей журнала. Раньше часто читал сам и пересказывал интересные проповеди, рассказы, стихи, а часто просто раздаривал журналы. В последние годы стал «жаднее» – журнал не дарю, но копирую нужную статью и отдаю друзьям. Журнал

Михаил ТОЛМАЧЕВ,

г. Ставрополь

#### СТОЛИК БЛАГОВЕСТИЯ

риветствую любовью Господа нашего Иисуса Христа миссию «Свет на Востоке»! Несколько лет подряд читаю ваши журналы. В прошлом году выписывала 5 экземпляров, теперь хочу получать по 20. Журналы и различную евангельскую литературу распространяю и лично, и через «столик благовестия», который расположен в коридоре небольшого центра обслуживания (2 магазина, парикмахерская, фотоателье и пр.). Ваши журналы люди берут охотно. Очень нравится то, что сейчас на последней страничке есть конкретное объяснение, как прийти к Богу. Хотелось бы, чтобы это осталось и в следующем году. Еще просьба: очень нравятся рассказы В. Полозова, пришлите, если есть его книги, разные - оплачу. Благословений вам в этом очень важном деле.

Суважением

Татьяна КОНСТАНТИНОВА,

г. Устюжна, Вологодской обл.

#### ВАШИ ДАРЫ Я ПОЛУЧИЛА

«Радуйтесь всегда в Господе; и ещё говорю: радуйтесь» (Флп. 4:4).

обрый день, братья и сестрички во Христе! Спешу сообщить, что милостью Божьей все ваши дары я получила, они дошли в целости и сохранности. Христианские издания раздали детям, Господь нам в этом помогает. Отдельно хочу поблагодарить за подарок для моей больной дочки. Пусть Господь одарит вас радостью так же обильно, как вы приносите радость детям и больным людям. Дай Богвам здоровья, счастья и благополучия.

С христианской любовью и ежедневной молитвой о вас и ваших близких.

Галина АЗАНОВА,

п. Левиха, Свердловской обл.

#### ЭТО НАСЛАЖДЕНИЕ НЕ ВСЕГДА ВОЗМОЖНО МНЕ

орогие друзья! Приветствую всех вас именем Господа нашего Иисуса Христа! Мир вам!

Сердечно благодарю вас за ваши журналы «Вера и жизнь» и «Тропинка». Я всегда жду с нетерпением каждый номер. Читаю и перечитываю их несколько раз, много полезного для себя извлекаю, люблю читать свидетельства. По состоянию здоровья и по возрасту собрания посещаю только по воскресеньям, потому что от церкви живу за 20 км. Нанимаем такси, нас три сестры, все уже в возрасте 78-86 лет, и едем в дом Божий пообщаться с народом Божьим, послушать Слово Его, утешиться у ног Христа в молитве. Как нам дорого общенье со святыми на земле, но и это наслаждение не всегда возможно мне. Но мы не унываем, есть у нас Слово Божье, журналы читаем, молимся и уповаем на Господа! Слава Ему! Он не оставляет нас никогда. Будем бодрствовать и не унывать, ждать Его пришествия. Высылаю пожертвования на миссионерский труд. Слюбовью сестра в Господе

Раиса КОВАЛЬСКАЯ,

с. Светловодское, КБР

## ПУТЬ К НОВОЙ ЖИЗНИ

■ Обратитесь к Иисусу Христу в молитве и расскажите **Е**му обо всем, что Вас волнует. Он Вас любит и понимает Ваши проблемы. Он Сам сказал: «Придите ко Мне, все измученные и обремененные, и Я успокою вас» (Мф. 11:28).

**2** Скажите Ему, что Вы до сих пор жили вдали от Бога и что Вы – грешник. Признайтесь Ему в Ваших грехах: исповедуйте каждый осознанный Вами грех. Написано в Библии: «Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды» (1 Ин. 1:9).

🥎 Попросите Иисуса Христа войти в Вашу жизнь. Доверьтесь Ему всем сердцем. Если Вы поверите Иисусу Христу от всего сердца, Он сделает Вас чадом Божьим. Писание говорит: «А тем, которые приняли Его, верующим во имя Его, дал власть быть детьми Божьими» (Ин. 1:12).

Поблагодарите Иисуса Христа, Сына Божьего, за то, 4 что Он умер на кресте за Ваши грехи. Поблагодарите Его за то, что Он избавил Вас от власти греха и простил Вам каждый Ваш грех. О Боге написано, что Он *«ввел нас* в Царство Сына Своего, в Котором мы имеем искупление кровью Его и прощение грехов» (Кол. 1:14). Ежедневно благодарите Его за то, что Вы стали членом семьи Божьей, чадом Божьим.

**Г** Попросите Иисуса Христа взять в Свои руки руководство Вашей жизнью. Посвятите себя Ему целиком и полностью, раз и навсегда. Ежедневно ищите контакта с Ним в чтении Библии и молитве. Общение с другими христианами поможет Вам возрастать духовно. Господь Иисус Христос даст Вам силу и мужество следовать за Ним.

#### Ответы на вопросы, помещенные на странице 7

- 1. Чтобы восстановить имя умершего брата (Втор. 25:5-6).
- **2.** В 50-летнем возрасте (Чис. 8:24-25).
- 3. Ее оставляли в своих домах, чтобы проявить гостеприимство и милость к левитам, вдовам и бедным (Втор. 14:28-29; 26:12-15).
- **4.** Тридцать два (3 Цар. 20:1).
- **5.** Царь Иосафат (2 Пар. 19:4-7).
- **6.** Для Израиля (Иез. 24:16-24).
- **7.** Царь Соломон (3 Цар. 4:33).
- 8. Милосердием и правдой (Притч. 16:6).
- **9.** Милость и истина (Притч. 20:28).
- 10. Нет людей, которые бы не согрешали (Пс. 50:7; Гал. 3:22; 3 Цар. 8:46; Еккл. 7:20).
- 11. Пребывающие во Христе (Ин. 15:4).
- 12. Апостол Иаков (Иак. 2:8).



